
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

II domenica di Pasqua
At 5,12-16; Sal 117 (118); Ap 1,9-11a.12-13.17-19; 
Gv 20,19-31

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  C 17 2025

L’INCONTRO CON IL RISORTO

Nel Vangelo di questa domenica Gesù si mostra ai suoi disce-
poli che se ne stanno chiusi in un luogo, probabilmente lo stesso in 
cui avevano celebrato con lui la sua ultima cena, per paura di 
rappresaglie da parte delle autorità giudaiche. Ci sono alcuni ele-
menti nel racconto che possono farci riflettere. Il primo è proprio 
il luogo. Stando al racconto degli Atti questo luogo è la «stanza al 
piano superiore, dove erano soliti riunirsi», e in quella stanza non 
vi erano solo i discepoli ma anche le discepole: «Insieme ad alcune 
donne e a Maria, la madre di Gesù, e ai fratelli di lui» (At 1,12).

Quanto viene descritto quindi è qualcosa che riguarda «si-
nodalmente» – per usare un termine tanto attuale – tutto un 
gruppo di persone, uomini e donne, che hanno seguito Gesù e si 
ritrovano ora tutti insieme. 

Il secondo elemento è proprio il verbo che Giovanni utilizza 
per «l’entrata in scena» di Gesù che non appare, ma si rende 
visibile nella sua dimensione di Risorto, ovvero nello «stare in 
mezzo», nell’esserci sempre e dovunque qualcuno si riunisce 
nel suo nome.

A questo punto, ed è questo il terzo elemento, Giovanni ci 
dice che Gesù «soffiò e disse loro: “Ricevete lo Spirito Santo. A 
coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a 
cui non perdonerete, non saranno perdonati”». Secondo il rac-
conto di Giovanni, quindi, è in questo momento che coloro che 
sono presenti in quella stanza ricevono lo Spirito Santo. Lo Spiri-
to quindi è dato a tutti e a tutte, e tutti e tutte sono invitati a eser-
citare il dono più grande dello Spirito: la libertà di perdonare, di 
rimettere i peccati. 

Ma che cosa significa «rimettere i peccati»? La forza dello 
Spirito e l’invito che Gesù rivolge loro sono finalizzati alla possi-
bilità, che ciascuno ha, di liberare chi gli ha fatto del male da 
quello stesso legame di male che lo trattiene, lo imprigiona e lo 
condiziona. E solo chi quel male lo ha ricevuto può operare tale 
liberazione, può perdonare il mal-fattore. Al «mal-fattore» 
spetterà poi accettare o meno quel perdono, ovvero riconoscere 
prima di tutto di aver commesso quel male e quindi poterne ri-
cevere la liberazione, poterne essere liberato, perdonato. 

Non si tratta dunque di una cosa semplice e neanche di un 
potere che «cade» dall’alto, ma di una grande responsabilità a 
vivere da persone libere e liberanti, da persone capaci di offrire 
«libertà» accettando anche la possibilità del rifiuto. L’immagine 
che c’è dietro è quella di Gesù sulla croce: «Padre perdona loro 
perché non sanno quello che fanno» (Lc 23,34). Se da una parte 
viene offerto il perdono, la liberazione, spetta poi al peccatore 
accogliere o meno tale offerta, riconoscendo proprio quel male. 

E tutto questo sembra essere l’oggetto del primo invio – 
«Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi» –, della 
prima missione che Gesù affida ai suoi discepoli e discepole: es-
sere «fabbricatori» di pace a partire proprio dalle relazioni in-
tra-personali, dalla propria vita.

Ultimo elemento su cui vorrei soffermarmi è la richiesta di 
Tommaso di voler constatare di persona che Gesù non è un 
fantasma, ma è davvero quel Gesù che è morto in croce ed è ri-
sorto. Una richiesta che viene accolta dal Signore che, di nuovo, 
«stando in mezzo» ai suoi discepoli e discepole, nello stesso luo-
go, si mostra a Tommaso e lo invita a constatare i segni «storici» 
del suo essere risorto.

Da questa ultima scena possiamo constatare che non c’è 
uno iato tra ciò che Gesù è stato storicamente e il suo essere ora 
«vivo per sempre» (Ap 1,18): la risurrezione non è una metem-
psicosi, ma è la pienezza redenta di tutto ciò che, nella nostra 
vita terrena, siamo stati nell’amore e di cui il nostro corpo stori-
co è stato strumento e soggetto di relazione. Nell’amore tutto 
ciò che siamo è coinvolto e nello stesso tempo espresso, vissuto, 
sperimentato. E le ferite mortali di colui che è morto per amore, 
nel Risorto non sono più segni di morte ma di pienezza di vita, 
testimoni storici del suo amore.

Se tutto questo ci porta a riflettere sulla storia di relazioni 
che è inscritta nel nostro corpo, dall’altra parte ci apre anche a 
un’altra riflessione, proprio sul «corpo» e soprattutto sull’im-
magine di questo. Come Tommaso, oggi più che mai, il deside-
rio di «vedere» prevale su ogni cosa, l’immagine è diventata il 
segno, la prova della nostra esistenza, l’unica cosa che, para-
dossalmente, vale. Nel trasmettere le notizie, ad esempio, non 
contano più le parole, ma le immagini; basta pensare all’enor-
me successo di tutti quei social network che trasmettono solo 
«clip», o all’uso di fabbricare immagini – a volte vere e proprie 
fake news – per trasmettere false verità, per suscitare le reazioni 
desiderate.

Per non parlare poi del «metaverso», di quel mondo pura-
mente digitale in cui ognuno può costruirsi un’immagine «irre-
ale» e immergersi in esso fino al punto di tagliare qualsiasi lega-
me con la realtà vera, con il mondo reale.

In queste ore e in questi giorni ci sarà un «cadavere» espo-
sto, la salma del caro e amato papa Francesco. Forse un numero 
enorme di persone si metteranno in fila per «vedere» il suo cor-
po senza vita e magari – cosa che personalmente ritengo oscena 
– farsi un «selfie» con dietro la bara.

Sarebbe bello però, anche in quest’occasione, ricordare che 
la nostra fede non si basa sulla morte e sulla sepoltura, ma sulla 
«risurrezione della carne» come recita il credo cristiano: «La 
“risurrezione della carne” significa che, dopo la morte, non ci 
sarà soltanto la vita dell’anima immortale, ma che anche i nostri 
“corpi mortali” (Rm 8,11) riprenderanno vita» (Catechismo della 
Chiesa cattolica, n. 990).

Daniel Seiter, Tommaso dubbioso, XVII secolo. Schleißheim, 
Bayerische Staatsgemäldesammlungen - Staatsgalerie im Neuen Schloss.


